
 

ISSN: 2822-4949 

Cilt | Volume 4 Sayı | Number 2 

Aralık | December 2025 
 

Hz. Ömer’in Sağlık Hizmetlerine Yaklaşımı: Cündişâpûr, Amvâs Vebası ve Cüzzam 

Uygulamaları Bağlamında Bir İnceleme 
Umar Ibn al-Khattāb’s Approach to Health Services:An analysis in the context of Jundishāpūr, the Plague 

of Amwās, and Leprosy Practices 

 

Yılmaz ÇELİK 
Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, İslam Tarihi ve Sanatları, Doç. Dr. 

Niğde Ömer Halisdemir University, Faculty of Theology, Islamic History and Arts, Assoc. Prof.. 

Niğde, Türkiye 

yilmazcelik70@gmail.com  
https://orcid.org/my-orcid?orcid=0000-0002-5038-575X  | https://ror.org/03ejnre35  

 

Makale Bilgisi | Article Information 
Makale Türü | Article Types: Araştırma Makalesi|Research Article 

Geliş Tarihi | Received: 19 Kasım 2025 

Kabul Tarihi | Accepted: 31 Aralık 2025 

Yayın Tarihi | Published: 31 Aralık 2025 

 

Atıf | Cite As 
Çelik, Yılmaz “Hz. Ömer’in Sağlık Hizmetlerine Yaklaşımı: Cündişâpûr, Amvâs Vebası ve Cüzzam 

Uygulamaları Bağlamında Bir İnceleme” Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi, 

(Aralık/December, 2025) 4/2 

 
Değerlendirme: Bu makalenin ön incelemesi iki iç 

hakem (editörler-yayın kurulu üyeleri) içerik incelemesi 

ise iki dış hakem tarafından çift taraflı kör hakemlik 

modeliyle incelendi. Benzerlik taraması yapılarak 

(Turnitin) intihal içermedi i teyit edildi. 

Review: Single anonymized - Two internal (Editorial 

board members) and Double anonymized - Two external 

double-blind peer review. It was confirmed that it did 

not contain plagiarism by similarity scanning (Turnitin). 

Etik Beyan: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel 

ve etik ilkelere uyulduğu ve yararlanılan tüm 

çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur. 

Ethical Statement: It is declared that scientific and ethical 

principles were followed during the preparation of this 

study and that all studies used are stated in the 

bibliography. 

Yapay Zeka Etik Beyanı: Yazarlar bu makalenin 

hazırlanma sürecinin hiç bir aşamasında yapay zekadan 

faydalanılmadığını; bu konuda tüm sorumluluğun 

kendisine (kendilerine) ait olduğunu beyan etmektedir. 

Artificial Intelligence Ethical Statement: The author 

declares that artificial intelligence was not utilized at any 

stage of the preparation process of this article and 

accepts full responsibility in this regard. 

Etik Bildirim: info@dasitad.com | 

https://dasitad.com/index.php/darussifa 

Complaints: info@dasitad.com | 

https://dasitad.com/index.php/darussifa 

Çıkar Çatışması: Çıkar çatışması beyan edilmemiştir. Conflicts of Interest: The author(s) has no conflict of 

interest to declare. 

Finansman: Bu araştırmayı desteklemek için dış fon 

kullanılmamıştır. 

Grant Support: The author(s) acknowledge that they 

received no external funding to support this research. 

Telif Hakkı & Lisans: Yazarlar dergide yayınlanan 

çalışmalarının telif hakkına sahiptirler ve çalışmaları CC 

BY-NC 4.0 lisansı altında yayımlanmaktadır.  

Grant Support: Authors publishing with the journal 

retain the copyright to their work licensed under the CC 

BY-NC 4.0 

mailto:yilmazcelik70@gmail.com
https://orcid.org/my-orcid?orcid=0000-0002-5038-575X
https://ror.org/03ejnre35


Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
146 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

Umar Ibn al-Khattāb’s Approach to Health Services: An analysis in the context of 

Jundishāpūr, the Plague of Amwās, and Leprosy Practices 

Abstract 

Umar ibn al-Khattab, through the policies he implemented, became a turning point in Islamic 

civilization. He elevated the strength of the state established by the Prophet Muḥammad to a level 

capable of competing with the two superpowers that bordered the Muslim domains. The period 

of Umar is regarded as a phase in which administrative, financial, and social institutionalization 

became distinctly systematized within Islamic civilization. His establishment of the dīwān 

administration, structuring of the judiciary, founding of ribāṭs which later formed the basis of the 

postal system, organization of a regular army, promotion of educational activities, and 

institutionalization of public finance all point to his strong institutional perspective on state 

governance. 

However, Umar did not achieve the same level of institutionalization in the field of health. 

Despite the presence of advanced medical centers—such as Jundīshāpūr—that came under 

Muslim rule following the conquests, there is no evidence of a clearly structured health 

organization during his era. Likewise, despite extensive research on his life and governance, no 

data indicate that he developed a specific treatment policy for the Plague of Amwās or for 

individuals suffering from leprosy. 

There may be several key reasons why a health policy cannot be established at the institutional 

level. First, within Umar’s understanding of governance, health—given the social realities of the 

time—was an area largely approached through individual and familial measures. The idea of the 

state directly providing health services emerged later, with the development of medical 

institutions in Islamic society, a process that can be traced back to the mid-Umayyad period. 

Second, Umar prioritized the most urgent needs of the community; security, justice, fiscal order, 

educational activities, and the administration of conquests were likely regarded as more 

immediate necessities than the establishment of health institutions in the early years of the state. 

Third, the existing institutional structures in centers such as Jundishāpūr continued to function 

independently. Moreover, their integration into Islamic polity required time. Rather than forcibly 

intervening in or transforming these institutions, Umar preferred that they naturally integrate 

into Muslim society over time. 

Nevertheless, this should not be interpreted as indifference on the part of Umar toward health-

related matters. Indeed, during the Plague of Amwās and various individual health issues, he 

took precautionary measures, sought remedies, and consulted those with medical knowledge. 

In summary, Umar’s lack of institutionalization in the field of health stems not from negligence 

or disregard, but from the social conditions of the period and the prioritization of other essential 

needs. His approach reflects a conception of health grounded in individual responsibility and 

community protection. In this article, a general evaluation is made based on the health-related 

data of the period.  

Keywords: Umar ibn al-Khattab, Health Institutions, Jundishāpūr, Amwās Plague, Leprosy. 

 

 

 

 



Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
147 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

Hz. Ömer’in Sağlık Hizmetlerine Yaklaşımı: Cündişâpûr, Amvâs Vebası ve Cüzzam 

Uygulamaları Bağlamında Bir İnceleme 

Öz 
Hz. Ömer, ortaya koyduğu icraatlarıyla İslâm Medeniyetinde bir dönüm noktası olmuştur. O, Hz. 

Peygamber’in kurduğu devletin gücünü sınırdaş olduğu iki süper güçle boy ölçüşecek seviyeye taşımıştır. 

Hz. Ömer Dönemi, İslâm medeniyetinde idari, mali, askeri ve diğer alanlardaki kurumsallaşmanın belirgin 

şekilde sistematikleştiği bir dönem olarak kabul edilmektedir. Divan teşkilatının oluşturulması, kadılık 

sisteminin yapılandırılması, posta teşkilatının temeli olan ribâtların kurulması, düzenli ordu yapılanması, 

eğitim-öğretim faaliyetleri ve kamu maliyesinin kurumsallaşması gibi birçok alanda atılan adımlar, onun 

devlet yönetiminde güçlü bir kurumsal perspektife sahip olduğunu göstermektedir. Ancak Hz. Ömer, aynı 

kurumsallaşmayı sağlık alanında gerçekleştirememiştir. Özellikle fetihlerle birlikte Müslümanların 

hâkimiyetine giren Cündişâpûr gibi ileri tıp merkezlerinin varlığına rağmen Hz. Ömer devrinde belirgin bir 

sağlık teşkilatlanmasına rastlanmamaktadır. Keza, Hz. Ömer hakkında yapılan yüzlerce araştırmaya 

rağmen, onun Amvâs salgını ve cüzzamlılara yönelik bir tedavi politikasının olduğunu gösteren açık ve net 

bir veri görünmemektedir. 

Kurumsal düzeyde bir sağlık politikasının oluşturulamamasının birkaç temel nedeni olabilir. İlk olarak, Hz. 

Ömer’in yönetim anlayışında sağlık, o dönemin toplumsal şartları gereği daha çok bireysel ve ailevi 

tedbirler çerçevesinde değerlendirilen bir alandı. Devlet eliyle sağlık hizmeti sunma düşüncesi, İslâm 

toplumunda daha sonraki dönemlerde tıp kurumlarının gelişmesiyle birlikte ortaya çıkmıştır. Bu süreci 

Emevîler’in ortalarından itibaren başlatmak mümkündür. İkinci olarak Hz. Ömer, toplumun acil 

ihtiyaçlarını önceleyen bir siyaset izlemiş; güvenlik, adalet, mali düzen, eğitim-öğretim ve fetihlerin 

yürütülmesi, devletin ilk yıllarında sağlık kurumlarına göre daha öncelikli görülmüş olabilir. Üçüncü 

olarak, Cündişâpûr gibi merkezlerdeki mevcut kurumsal yapılar zaten kendi iç işleyişiyle devam 

etmekteydi. Ayrıca buranın İslâm toplumuna ve devlete entegrasyonu için zamana ihtiyaç vardı. Hz. Ömer 

bu kurumlara müdahale ederek zorla dönüştürmek yerine onların doğal süreç içinde Müslüman toplumla 

bütünleşmesini tercih etmiştir. Bütün bunlara rağmen Hz. Ömer’in sağlık konularına ilgi duymadığı anlamı 

çıkarılmamalıdır. Nitekim gerek Amvâs vebasında gerekse bireysel sağlık problemlerinde önlemler almış, 

tedavi yollarını aramış, tıbbi bilgisi olanlardan yardım istemiştir.  

Özetle belirtmek gerekirse, Hz. Ömer’in sağlık alanında kurumsallaşmaya gitmemesi, ihmalden ve 

önemsememekten ziyade dönemin toplumsal şartlarına ve ihtiyaçların önceliğine dayanmaktadır. Onun 

yaklaşımı, bireysel tedbiri ve toplumsal korunmayı esas alan bir sağlık tasavvurunu yansıtmaktadır. Bu 

makalede dönemin sağlıkla ilgili verilerinden hareketle genel bir değerlendirme yapılmaya çalışılacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Ömer bin Hattab, Sağlık Kurumları, Cündişâpûr, Amvâs Vebası, Cüzzam. 

 

Giriş 
Tarih boyunca meydana gelen ölümlerde başta salgınlar olmak üzere hastalıkların rolü büyüktür. 

Hastalıkların çoğuna karşı tıbbın yeteri kadar gelişmemesi sonucunda uygulanan yanlış tedavi 

yöntemleri ise ölümleri hızlandırmıştır. Hz. Peygamber Döneminde Arap Yarımadası’nda da 

durum pek iç açıcı değildi. Bölgede pek çok hurafe dolaşmaktaydı. Mukaddes kitabımız Kur’ân-

ı Kerîm insan sağlığının korunmasına önem vermiş, bu konuda uyarı ve tavsiyelerde 

bulunmuştur.1 Hz. Peygamber’in de sağlık konusuna dair birçok hadisi ve uygulaması vardır. 

Bunlar, günümüzde modern tıbbın önem verdiği ve uyguladığı koruyucu hekimliğe benzer 

 
1 Meselâ bk. Kur’ân Yolu. Erişim 16 Eylül 2018. https://kuran.diyanet.gov.tr el-Bakara 2/183; en-Nahl 16/68-69; el-Hac 22/5; 

el-Mü’minûn 23/12-14; es-Sâd 38/42. 

https://kuran.diyanet.gov.tr/


Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
148 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

uygulamalardır. Bu uygulamalar ilerleyen dönemlerde dünyaya hâkim olacak olan bir İslâm tıp 

literatürünün ortaya çıkmasının önünü açmıştır. 

Hz. Peygamber’in uygulamalarını esas alan Hz. Ömer, İslâm medeniyetinde önemli bir yere 

sahiptir. Onun dönemi (13-23/634-644), İslâm tarihinde kurumsallaşmanın dönüm noktasıdır. 

Divan, posta ve ordu teşkilatının kurulması, kadılık ve kamu maliyesinin düzenlenmesi, eğitim-

öğretim faaliyetlerinin organizasyonu ve takvim gibi uygulama ve kurumsallaşmalar bu 

dönemin ayırt edici özelliklerindendir. Bu kurum ve uygulamalar, daha sonra Müslümanlar 

tarafından kurulacak bütün devletlerde örnek alınacak ve geliştirilecektir. Buna rağmen Hz. 

Ömer Döneminde sağlık hizmetlerinin devlet merkezli kurumsallaşmasından söz etmek için elde 

herhangi bir veri bulunmamaktadır. Özellikle fethedilen bölgeler arasında yer alan, başta 

Cündişâpûr olmak üzere Harran, İskenderiye, Kudüs2 gibi köklü tıp merkezlerinin varlığı, Hz. 

Ömer’in sağlık alanına yönelik neden herhangi bir kurumsallaşmaya gitmediği konusunda soru 

işaretleri doğurmaktadır.  

Konuyu ele almadan önce Hz. Ömer’in kişisel ve toplumsal ölçekte ortaya çıkan sağlık 

problemlerine yönelik bazı uygulamalarına değinmekte fayda vardır. 

1. Hz. Ömer’in Sağlık Problemlerine Yönelik Bazı Uygulamaları 
Hz. Ömer, her ne kadar sağlık alanında kurumsallaşmaya gitmemişse de bu alanda ortaya çıkan 

problemlerin çözümü için arayış içinde olmuştur. Öncelikle Hz. Peygamber’in başvurduğu 

koruyucu hekimlik3 yöntemlerini uygulamıştır. Bulaşıcı hastalıklara karşı karantina, kişisel ve 

çevresel temizlik, yeme-içme dengesi gibi konular koruyucu hekimliğin en önemli konularıdır. 

Hz. Ömer hastalar için tabip arayışına girmiş, mecbur kaldığında geleneksel yöntemlere 

başvurmuştur. Mesela cüzzama yakalanan Muaykîb b. Ebî Fâtıma için, Yemen’den gelen ve tıp 

ilmiyle uğraştıkları anlaşılan iki kişiden destek istemiştir. Bu kişiler, iki büyük sepet Hanzala 

bitkisi (Ebû Cehil karpuzu) toplanmasını istemiş, gelen karpuzları ikiye ayırmışlardı. Sonra 

Muaykîb’i yatırarak her iki ayağının ortasına bu karpuzları bitirinceye kadar sürtmüşlerdi. 

Muaykîb, yeşil renkte bir şeyler sümkürünce artık onun iyileştiğini ve hastalığının bir daha 

nüksetmeyeceğini söylemişlerdi. İbn Sa’d, Muaykîb’in hastalığının bir daha artmadığını 

kaydetmektedir.4 Hz. Ömer, tedaviye ihtiyacı olan birini duyduğunda o kişinin mutlaka tedavi 

olmasını isterdi. Başlangıçta olumlamadığı bir yöntemin faydalı olduğunu gördüğünde önceki 

görüşünden vazgeçerdi. Mesela, hukne (enjekte etme, içeri sıvı verme) için izin isteyen kişiye 

başlangıçta izin vermeyen Hz. Ömer, huknenin o kişide şifaya vesile olduğunu öğrendiğinde: 

“Eğer tekrar hasta olursan yine hukne yap” diyerek izin vermiştir.5 Hz. Ömer vefatına sebep olan 

suikast sonucu yaralandığında tabip çağrılmasını istemiştir. Yanına gelen tabip, yaranın 

 
2 Hz. Ömer döneminde Kudüs fethedildiğinde şehirde hastane buluyordu. Aydın Sayılı, “İslâm’da Hastahane Kurma 

Faaliyetinin Erken Evrelerine Orta Asya Katkıları”, Erdem, 3/7 (1987), 137. 
3 Günümüzde hastalığa karşı önceden önlem alıp sağlığı koruma anlamına gelen koruyucu hekimlik diğer adıyla 

hıfzıssıhha, Hz. Peygamber uygulanan ve tavsiye edilen bir yöntemdir. Bu yöntem, insanlık tarihinde kadim 

dönemlerden beri uygulansa da hekimlikte bir bilim dalı olarak ortaya çıkışı çok yenidir. Daha geniş bilgi için bk. Yılmaz 

Çelik, İslâm’da Sosyal Hizmetler, (Konya: Çizgi Yayınevi, 2017), 194. 
4 İbn Sa’d, Tabakât, 4/110; Mithat Eser, Engelli Sahabiler, (İstanbul: Nesil Yayınları, 2013), 164. 
5 Mahmut Dündar, (2021). “İslâm Medeniyet Tarihinde Sağlık Kurumları ve Hastaneler”. İslâm’da Sağlık ve Koruyucu 

Hekimlik. ed. Adem Yerinde. (Ağrı: Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi Yayınları), 286. 



Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
149 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

boyutunu teşhis amacıyla ona süt içirmiştir. Hz. Ömer sütü içtikten kısa bir süre sonra süt 

yaradan tekrar dışarı akmaya başlamıştır. Gelen doktora göre sütü içtikten sonra süt yara 

kısmından dışarıya akarsa yaralı için kurtuluş yolu kalmamış demektir. Çünkü artık bağırsaklar 

yırtılmıştır. Bunun üzerine doktor Hz. Ömer’e vasiyetini yazmasını tavsiye etmiştir.6 Hz. Ömer’in 

bu geleneksel yöntemleri uygulamasının en önemli nedeni, Müslüman Arapların tıp alanında 

henüz diğer medeniyetlerden yeterince yararlanmamaları gösterilebilir.7 

Hz. Ömer’in sağlık problemlerine yönelik tedavi arayışında olmasının diğer bir göstergesi de, 

kendi döneminde hayatta olan Hâris b. Kelede’ye bu konuda sorular sormasıdır. Hz. Ömer, 

Hâris’e deva nedir diye sorunca cevaben “el-ezmdir” demiştir. Bu da “el-hımye” olup yemek 

yememek şeklindeki bir perhiz çeşididir. Hâris b. Kelede Hz. Ömer’e, bel ağrılarına karşı çözüm 

önerisi de sunmuştur.8  

Hz. Ömer, tıpkı selefi Hz. Ebû Bekir9 gibi, özellikle savaşlarda sağlık konusunda 

görevlendirmeler yapmıştır. Bu konuda Şifâ bint Abdullah önemli bir örnektir. Şifâ bint 

Abdullah'ın iyi bir sağlıkçı olduğu bilinmektedir. Asıl ismi Leylâ olduğu halde sağlık alanındaki 

bilgisi ve hizmetleri nedeniyle Şifâ adıyla meşhur olmuştur. Şifâ, okuma-yazma bilen az sayıdaki 

kadınlardan biri olduğu için özellikle kadınlara yönelik eğitim faaliyetleri yürütmüş ve Hz. 

Peygamber'in hanımı Hafsa’ya da okuma-yazma öğretmiştir. Hz. Ömer pek çok alanda yeteneğe 

sahip bu kadın sahâbîye hem sağlık alanında hem de pazar yeri işlerinde önemli görevler 

yüklemiştir. Bu yönüyle, Şifâ’nın çarşı pazarlardaki denetim görevinin sağlık şartlarının 

denetimini de kapsadığı sonucuna varılabilir. Bu da bize bazı kadın sahâbîlerin sağlık 

denetimlerinde bulunmuş olabilecekleri ihtimalini akla getirmektedir.10 Hz. Ömer Döneminde, 

orduda askerlerin yaralarını sararak tedavilerini yapan doktor ve sağlık görevlileri 

bulunmaktaydı.11 Yermük Savaşı’na (14/636) katılan kalabalık bir kadın grubunun, askerlerin 

tedavisiyle meşgul oldukları, savaşın kritik anlarında da savaştıkları aktarılmaktadır. Yine 

 
6 Bu tabibin Haris b. Kelede olduğu söylenmektedir. S.M. Azzavi (2016). “Haris B. Kelede Es-Sekafî'nin Arap Tıp 

Tarihindeki Yeri ve Önemi”. çev. T. M. N. Ali-M. Kavak, Bir İnsan-ı Selim-Azmi Özcan’a Armağan, ed. R. Arıkan-H. 

Demiryürek, (İstanbul: Lotus Yayınları), 844. 
7 Abdulhalik Bakır, “Erken Ortaçağlarda Tıp Kültürü Bilimi ve Çalışmaları." Bir İnsan-ı Selîm Prof. Dr. Azmi Özcan'a 

Armağan, ed. R. Arıkan-H. Demiryürek. (İstanbul: Lotus Yayın Grubu, 2017), 325. 
8 Abdürrezzâk b. Hemmâm es-San‘ânî (ö. 211/827), el-Musannef, thk. Habîburrahmân el-A‘zamî, (Beyrut: 1983), 6/112; 

Elnure Azizova, Hz. Peygamber Döneminde Çalışma Hayatı ve Meslekler, (İstanbul: İSAM Yayınları, 2011), 370; Azzavi, 

“Haris b. Kelede Es-Sekafî'nin Arap Tıp Tarihindeki Yeri ve Önemi”, 838. 
9 Hz. Peygamber'in vefatından sonra halife olan Ebû Bekir döneminin (11-13/632-634) sonlarına doğru başlayan ilk fetih 

hareketinde kadınların, askeri birliklere katılmaya devam ettikleri ve askerlere sağlık hizmetlerinde yardımcı oldukları 

kaynaklarda açık bir şekilde yer almaktadır. Bu kadınlar, savaşlarda yaralanan askerleri tedavi görecekleri yerlere taşımış, 

vücutlarına saplanan okları çıkarmış, yaralarını sarmış, askerlerin su ihtiyaçlarını karşılamış, sağlıklı yemek yeme imkânı 

sunmuş; hatta yeri gelmiş kabir kazmış, ölüleri defnetmişlerdi. Kaynaklarda yer alan bilgilere göre Hz. Peygamber'in 

vefatından sonra kadınlar ilk olarak Yemame savaşında (12/633) yer alarak askerlere tıbbi açıdan yardım etmişlerdir. 

Öztürk, İslâm Tıp Tarihi Üzerine İncelemeler, 126. 
10 Levent Öztürk, (2013). İslâm Tıp Tarihi Üzerine İncelemeler. (İstanbul: Ensar Neşriyat), 96; Yılmaz Çelik, “Hz. Ömer’in 

Devlet Yönetiminde Sosyal Hizmet Uygulamaları”, Uluslararası Hz. Ömer Sempozyumu, ed. Ali Aksu, (Sivas: Cumhuriyet 

Üniversitesi Rektörlük Matbaası, 2018), 1/359-360 
11 Taberi, Târih, 3/550; M. Zeki Terzi, Hz. Peygamber ve Hulefâ-yi Râşidin döneminde askeri teşkilât. (İstanbul: Siyer Yayınları, 

2017), 82. 



Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
150 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

Kadisiye Savaşı’nın en şiddetli günlerinden birisi olan İmâs gününde, kadınlar ve çocuklar 

yaralıları tedavi etmişler, aynı zamanda şehitleri defnetmişlerdir.12  

Hz. Ömer, sağlık problemi yaşayan fertlerin hayatını kolaylaştırma konusunda devlet 

imkânlarını seferber etmiştir. Saîd b. Yerbû, Hz. Peygamber’in harem sınırlarını belirten taşları 

koymakla görevlendirdiği bir sahâbîdir. Saîd, Hz. Peygamber’in vefatından sonra görme yetisini 

kaybetmiştir. Hz. Ömer, ona değer vermiş ve Şam’da onunla zaman zaman istişare etmiş, 

gözlerini kaybettiği zaman onu teselli etmiştir. Hz. Ömer, ona cuma namazını ve cemaati terk 

etmeme konusunda tavsiyede bulununca, Saîd kendisine rehberlik yapacak bir kişinin 

olmadığını söylemiştir. Bunun üzerine Hz. Ömer, hizmet etmek üzere ona bir köle tahsis 

etmiştir.13 

Hz. Ömer’in buna benzer birçok uygulaması vardır. Bu örneklerden, Hz. Ömer’in toplumda 

ortaya çıkan tıbbi problemlerin çözümü konusunda bir arayış içerisinde olduğu açıkça 

görülmektedir. Öncelikli olarak sağlık konusunda tecrübeli kişileri bulmaya çalışmış, bulamadığı 

zaman geleneksel tıbba başvurmuştur.  

2. Cündişâpûr Tıp Okulu 
Tarihi çok eskilere dayanan Cündişâpûr (Arapça’da Cündîsâbûr), Sâsânî hükümdarlarından, 

241-273 yılları arasında hüküm süren I. Şâpûr tarafından kurulmuştur. Dineverî’nin aktardığına 

göre Sâbûr b. Erdeşir (I. Şâpûr), kral olduğunda Bizans üzerine bir sefer düzenlemiş, Kilikya ve 

Kapadokya bölgelerini ele geçirdikten sonra buradan aldığı esirleri yerleştirmek için Cündişâpûr 

şehrini inşa etmiştir.14 Bazı araştırmacılar, Cündişâpûr'a getirilen esirlerin, özellikle İran'da 

bulunmayan ancak halkın ihtiyaç duyduğu iş dallarında mahir sanat erbabından seçildiğini 

belirtmektedirler.15 Kelimenin kökeni hakkında farklı görüşler olsa da en çok kabul göreni; 

Pehlevîce “Vendîv Şâpûr” (Şâpûr tarafından alınmış) ifadesinin Arapçalaşmış şeklinden ibaret 

olduğu ile ilgili görüştür.16  

Cündişâpûr, Müslümanlar tarafından Hz. Ömer Döneminde, hicretin 17. veya 18. yılında, Ebû 

Mûsâ el-Eş’arî tarafından barış yoluyla fethedilmiştir. Ebû Mûsâ el-Eş’arî şehri kuşattığı zaman 

buranın halkı korkmuş ve eman istemişlerdir. Ebû Mûsâ, onlardan kimseyi öldürmemek, esir 

almamak, silahları hariç mallarına dokunmamak üzere onlarla anlaşmış ve şehri teslim almıştır.17 

Müslümanlar Cündîşâpûr’u fethettiklerinde, burada büyük bir hastane ve tıp okulu ile 

karşılaşmışlardır. Müslüman fatihler bu sağlık kurumlarının işleyişine devam etmesi konusunda 

destekleyici olmuşlardır. Buradaki hastane sonraki dönemlerde İslâm dünyasında kurulacak 

olan hastanelere model olmuştur. Buradaki tıp okulu, Müslümanların kontrolünde faaliyetlerini 

sürdürmüş, asırlar boyunca farklı din ve milletlere mensup bilim adamlarının çalışmalarını 

 
12 Öztürk, İslâm Tıp Tarihi Üzerine İncelemeler,  127-129. 
13 Eser, Engelli Sahabiler, 38. 
14 Dineveri, el-Ahbâru't-Tıvâl-Eskilerin Haberleri. çev. Z. Akman. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2017), 100. 
15 M.Mahfuz Söylemez,  Bilimin Yitik Şehri Cündişâpûr, (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2015), 29-30. 
16 Cündişâpûr kelimesinin kökeni hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Söylemez,  Bilimin Yitik Şehri Cündişâpûr, 31-37; Recep 

Uslu, “Cündişâpûr”. DİA,  

17 Halîfe b. Hayyât, Târihu Halîfe b. Hayyât, thk. Ekrem Ziya Umeri, (Riyad: Daru Tayyibe, 1985), 140; Belâzürî, Ahmed b. 

Yahya b. Câbir. Fütûhu’l-büldân. Ömer Enis et-Tabbâ’-Abdullah Enis et-Tabbâ’. (Beyrut: Mektebetü’l-Meârif (1987), 538; 

İbnü’l-Esir, el-Kâmil, 2/394-395; İbn Kesir, el-Bidâye, 10/66.  



Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
151 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

sürdürdükleri bir sığınak haline gelmiştir. Özellikle Süryâniler, bu okullarda kontrolü ellerinde 

tutmuşlardır.18 Şehirdeki tıp kurumlarından Müslümanların yararlanması çok sınırlı19 olsa da 

sonraki dönemlerde, özellikle Abbâsîler Döneminde zirveye çıkacaktır.  

Cündîşâpûr tıp okulu, Yunan tıbbının ve diğer bilimlerin İslâm dünyasına aktarıldığı önemli bir 

merkez durumuna gelmiştir. Bu okullar, İslâm sonrası dönemde uzun süre faaliyetine devam 

ederek İslâm dünyasına çok sayıda hekim ve bilim adamı sağlamıştır. Cündîşâpûr hastanesi de 

İslâm Dönemi hastanelerinin kurulmasına büyük katkılar sunmuştur. Bu okullardan mezun olan 

doktorlar, İslâm dünyasının çeşitli bölgelerinde görev yapmışlardır. Müslümanlar, bu okullar 

sayesinde Çin, Yunan, Hint ve İran tıbbıyla tanışmışlardır. Cündîşâpûr’daki hastaneyi, İslâm 

medeniyetinin kuruluş döneminde, İran’ın fethi sırasında tanıyan Müslümanlar, bunu örnek bir 

kurum olarak benimseyip pek çok şehirde benzerini kurmuş ve geliştirmişlerdir. Bazı 

kaynaklarda ilk Müslüman hastanesinin 88-89/707 yılında Emevî halifesi Velîd b. Abdülmelik 

tarafından Dımaşk’ta yaptırıldığı zikrediliyorsa da burası Bizans nosocomiumlarını (hastane) 

örnek almış, cüzzamlılar ve körler için barınak olarak kurulmuş bir yapıdır.20 

Tıp alanında İslâm medeniyetine katkısının diğer bir örneği Hîre bölgesidir. Cündîşâpûr tıp 

okulunun benzeri Arap kökenli Lahmîler tarafından burada geliştirilmiştir. Hîre'nin tıp 

alanındaki gelişmişliği, Hz. Ömer'in Kûfe şehrini kurmasından sonra etkisini bu şehirde devam 

ettirmiştir. İlerleyen dönemde Kûfe şehrinde tedavi amaçlı merkezler ve veteriner birlikleri 

kurulmuştur. Bundan böyle Müslümanlar Cündîşâpûr tıp okulundaki hastanelerin aynısını 

zamanla devam ettirerek bîmâristan adı verilen hastane geleneğini her tarafa yaymaya 

başlamışlardır.21 

Müslümanlar, Cündîşâpûr tıp okulunun ve hastanesinin faaliyetlerine devam etmesine izin 

vermelerine hatta korumalarına rağmen, kendileri ilk dönemlerde bu çalışmalara ilgisiz 

kalmışlardır. Aynı yaklaşımı yeni fethedilen diğer medeniyet merkezlerindeki tıp merkezleri ve 

okulları için de göstermişlerdir. Mesela Hz. Ömer Döneminde Kudüs fethedildiğinde şehirde, 

miladi 5. yüzyılda kurulmuş bir hastane bulunmaktaydı.22 Bunun dışında İskenderiye23, Harran, 

 
18 Abdülhalik Bakır-Altungök, A. “İslâm Dünyasının Yükselme Çağında Tababet”. Selçuklu Medeniyeti Araştırmaları 

Dergisi, (2) (2017), 63-64.  
19 Örnek vermek gerekirse; kaynaklarda, Hıristiyan olup Cündişâpûr’da eğitimini tamamlayan Ebü’l-Hakem adındaki 

doktorun Hz. Osman döneminde Medine’de doktorluk yaptığı, Hz. Osman’ın muhasarasında isyancılardan korkarak 

Dımaşk’a gittiği ve burada Emevî iktidarının kurucusu Muâviye b. Ebû Süfyân’ın doktorluğunu yaptığı zikredilmektedir. 

Fatih Erkoçoğlu, “Emeviler Döneminde Beşeri Bilimler”, Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 9/3 (2019), 53; İrfan 

Aycan, “Emeviler dönemi kültür hayatında bazı beşerî ilimlerin tarihsel gelişimi”, Dinî araştırmalar, 2/6 (2000), 216. 
20 A. H. Bayat, Tıp tarihi, (İstanbul: Merkezefendi Geleneksel Tıp Derneği, 2016), 207. 
21 Bakır, “Erken Ortaçağlarda Tıp Kültürü Bilimi ve Çalışmaları", 332-334.  
22 Sayılı, “İslâm’da Hastahane Kurma Faaliyetinin Erken Evrelerine Orta Asya Katkıları”, 137, 140; Zehra Gençel Efe, 

"İslam Tarihinde Tıp Bilgisinin Ortaya Çıkışına Dair Değerlendirmeler: İbn Ebû Usaybia Örneği," İnsan ve Toplum Bilimleri 

Araştırmaları Dergisi 10/3 (2021): 2955. 
23 Hz. Ömer, İskenderiye'den ve Ariş'ten getirttiği kitapları okutturmuştu. Hz. Ali de kendisine gelen bir Yunanlı ile tıbbî 

konularda görüş alışverişinde bulunmuştu. Aycan, “Emeviler dönemi kültür hayatında bazı beşerî ilimlerin tarihsel 

gelişimi”, 214. 



Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
152 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

Nusaybin ve er-Ruhâ gibi medeniyet merkezlerinde Süryânî tıp okulları Grek teorik tıbbını hâlâ 

yaşatmaktaydı. Bu tıp, Bizans İmparatorluğu’nun diğer bölgelerinde de yayılmış bulunuyordu.24 

Müslümanlar, tıp alanında Cündîşâpûr kadar olmasa da İskenderiye'den yararlanmışlardır. 

Burada Grek tıbbıyla ilgilenmişlerdir. Ayrıca İskenderiye, Müslümanların yönetiminde çok daha 

parlak bir seviyeye ulaşmıştır.25 

Bu bilgilerden sonra Hz. Ömer Döneminde, başta Cündişâpûr olmak üzere yeni fethedilen 

İskenderiye, Harran, Nusaybin ve er-Ruhâ gibi medeniyet merkezlerindeki tıp kurumlarından 

neden yeterince yararlanılmadığı, dönüştürülmediği ve benzer kurumların neden kurulmadığı 

sorusunu tekrar sormak gerekiyor. Bu konuda birkaç ihtimalden söz etmek mümkündür. 

Birincisi; bu şehirlerin fethinden sonra Hz. Ömer’in 4-5 yıl daha yaşadığı göz önüne alınırsa böyle 

bir dönüşümün bu kadar kısa süre içerisinde gerçekleşmesinin zorluğudur. İkincisi; bu 

merkezlerin farklı din mensuplarının idaresi altında olmasıdır. Üçüncüsü; Müslümanların yoğun 

fetih hareketleri sebebiyle Hz. Ömer’in bununla ilgilenememesidir. Dördüncüsü; veba salgını ve 

kıtlık gibi krizlerin bu konuya eğilmeye fırsat vermemesidir. 

S. Hüseyin Nasr’ın yorumu da konuya farklı bir bakış açısı getirir: 

“Araplar, İslâm bayrağı altında İskenderiye ve Cündişâpûr’u fethedip belli başlı ilim ve 

tıp merkezlerini ele geçirmeden önce de kendilerine has basit tıp bilgilerine sahiptiler. Bu 

bilgi İslam’ın gelişiyle kısa sürede büyük bir değişikliğe uğramamış, 2/8. yüzyılda Grek 

tıbbı ile karşılaşıncaya dek adeta aynı kalmıştır. Hz. Peygamber’in de çağdaşı olan el-Hâris 

b. Katade (Kelede) Cündişâpûr'da tıp tahsil etmişti. O günün Arapları bu yabancı tıp 

ilmine karşı büyük ölçüde muhafazakâr bir tutum izlediler. Araplar için Hz. Peygamber’in 

sağlık ve tıp için söylediği sözler kalben inanıp tatbik edilmeye daha layıktılar. Bu tutum 

ilk Müslüman nesillerin temel özellikleridir.”26 

3. Amvâs Vebası 
Hz. Ömer Döneminde hicretin 17. veya 18. yılında ortaya çıkan bu salgın, adını ilk ortaya çıktığı 

yer olan Amvâs (Amevâs)’tan almaktadır. Eski adı Emmaus’tur. Konum olarak Kudüs’ün 33 km. 

kuzeybatısındadır. Arkeolojik kazılarda kalıntılar, şehrin Roma, sonrasında Bizans Döneminde 

önemli bir merkez olduğunu göstermektedir. Şehrin tam yeri ve kuruluş tarihi hakkında kesin 

bir bilgi yoktur.27 Amvâs, Amr b. Âs tarafından Ecnâdeyn Savaşı’ndan sonra 13/634 yılında 

fethedilmiştir. Şehir bir süre ordu karargâhı olarak kullanılmış; Remle’nin kurulmasıyla birlikte 

yavaş yavaş önemini kaybetmiştir. 

Kaynaklar, Hz. Ömer Döneminde Amvâs salgını dışında bazı salgınlardan bahsetmektedir. Hz. 

Ömer Döneminden önceki birkaç yıl içinde İran’da Şiruye taunu ortaya çıkmıştır.28 Hz. Ömer 

Döneminde Hayber Yahudileri arasında veba salgını ortaya çıkmıştır. Hz. Ömer hem vebanın 

 
24 Neşet el-Hamârine, “İslâm Medeniyetinde Tıp Tarihine Dair Yeni Bir Yorum”, çev. E. Tanriverdi, Sarkiyat Mecmuasi, 20 

(2012), 146. 
25 S. Hüseyin Nasr, İslâm'da bilim ve medeniyet. çev. N. Avcı-K. Turhan-A. Ünal. (İstanbul: İnsan Yayınları, 1991), 198. 
26 Nasr, İslâm'da bilim ve medeniyet, 199. 
27 İlyas Uçar, Orta Çağ Kara Belası Amvâs Vebası, (İstanbul: Siyer Yayınları, 2020), 51-52. 
28 Halîfe b. Hayyât, Târihu Halîfe b. Hayyât, 79; Nükhet Varlık, “Tâun”, TDV İslâm Ansiklopedisi, 

https://islâmansiklopedisi.org.tr/taun (20.08.2025). 



Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
153 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

bölgede yayılmasını engellemek için hem de Yahudilerin olumsuz bazı tavırlarından dolayı 

onları bölgeden çıkarmıştır.29 Belâzürî, Mısır’da meydana gelen bir taundan bahsetmektedir.30 

Ancak bunun Amvâs vebasının bir uzantısı olup olmadığı açık değildir. Süryânî Mihail 

Vekainâmesinde de Suriye ve Finike memleketlerinde İslâm’ın yayıldığı dönemde şiddetli bir 

salgın hastalık çıktığından bahsedilmektedir.31 O yıllarda bölgede şiddetli başka bir salgın 

olmadığına göre, Mihail muhtemelen Amvâs vebasından bahsetmektedir.  

Hz. Ömer Devrinde Amvâs’ta büyük bir veba salgını (Amvâs tâûnu) ortaya çıkmıştır. Bu, İslâm 

tarihinde bilinen ilk veba salgınıdır. Salgın hızlı bir şekilde Suriye’nin bölgelerine sıçramıştır. Bu 

salgının 17/638 veya 18/639 yılında yaşandığında dair farklı rivayetler bulunmaktadır. Bazı 

kaynaklardaki anlatım salgının hicri 17 yılında ortaya çıkıp 18 yılında devam ettiğini 

düşündürmektedir.32 Bu durum ya vebanın 2 yıl boyunca etkili olduğu ya da iki dalga halinde 

bölgeyi etkilediği düşüncesini doğurmaktadır. Döneme ait bilgi veren kaynaklarda, 17/638 

yılında meydana gelen ilk dalganın daha az kayıpla atlatıldığı, ancak 18/639 yılında gerçekleşen 

ikinci büyük dalgada başta önemli komutanlar olmak üzere binlerce insanın hayatını kaybettiği 

ifade edilmektedir.33 Kaynaklar bu salgının çok şiddetli geçtiği konusunda birleşmektedirler.34 

Veba salgını sonucunda, Suriye orduları başkumandanı Ebû Ubeyde b. Cerrâh, onun Muâz b. 

Cebel, Şürahbil b. Hasene, Hâris b. Hişam, Süheyl b. Amr, Fazl b. Abbâs ve Yezîd b. Ebû Süfyân 

gibi birçok sahâbînin de aralarında olduğu 25.000’i aşkın kişi hayatını kaybetmiştir.35 İbn Sa’d, 

vebanın hicri 18. yılda ortaya çıktığını, aynı yıl kıtlık meydana geldiğini ve dokuz ay sürdüğünü 

kaydetmektedir.36 Veba, ilk olarak Amvâs şehrinde görüldüğü için bu isimle anılmakla beraber 

bazı batılı kaynaklarda bölgeye nispetle Suriye veya Bilâdu’ş-Şâm Vebası olarak da 

isimlendirilmektedir.37 

Amvâs vebasının çıkış sebepleri ve şekli hakkında farklı rivayetler vardır. O sırada 

Müslümanlarla Bizans arasında meydana gelen savaşlar vebanın en önemli nedeni olarak 

görülmektedir. Çünkü bu savaşlarda ölen çok sayıda insanın cesetleri uzun süre açıkta kalmış ve 

çürümeye yüz tutmuştur. Çürümeye başlayan cesetlerden çıkan mikropların insanlara bulaştığı 

belirtilmektedir.38 Bununla beraber vebanın yayılmasında iklim değişimlerinin büyük bir payı 

 
29 Belâzürî, Fütûhu’l-büldân, 34. 
30 Belâzürî, Fütûhu’l-büldân, 299. 
31 Mihail. Süryanî Mihail Vekainâmesi. çev. Hrant D. Andreasyan. (byy. 1944), 30. 
32 İbn Sa’d, Tabakât, 3/264; Halîfe b. Hayyât, Târihu Halîfe b. Hayyât, 135, 138; İbnü’l-Esir, el-Kâmil, 2/399; İbn Kesir, el-

Bidâye, 10/41. 
33 Uçar, Orta Çağ Kara Belası Amvâs Vebası, 61. 
34 İbn Kuteybe, el-Meârif, 183; Belâzürî, Fütûhu’l-büldân, 163; Taberî, IV, 60, 61; İbnü’l-A’sem, Ebû Muhammed Ahmed el-

Kûfî, el-Fütûh, (Beyrut, 1986), 1/238-244; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, 2/512; Zehebî, Şemsüddin Muhammed b. Ahmed b. Osman. 

Târîhu'l-İslâm, Thk. Ömer Abdüsselâm Tedmürî, 53 cilt. (Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-Arabi, 1989), 3/171-185; İbn Kesîr, el-

Bidâye, 10/41. 
35 İbn Sa’d, Tabakât, 3/383; Halîfe b. Hayyât, Târihu Halîfe b. Hayyât, 139; İbnü’l-Esir, el-Kâmil, 2/399; İbn Kesir, el-Bidâye, 

10/41; Mustafa Fayda, "Amvâs", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://İslâmansiklopedisi.org.tr/amvas (13.09.2025)  
36 İbn Sa’d, Tabakât, 3/264. Uçar, Orta Çağ Kara Belası Amvâs Vebası, 
37 Uçar, Orta Çağ Kara Belası Amvâs Vebası, 61. 
38 A. Muhammed Sallâbî, İkinci Halife Hz. Ömer (ra). (İstanbul: Ravza Yayınları, 2018), 248; Abdurrahman Öner, “Hz. Ömer 

Döneminde Yaşanan Amvâs Vebası”, İSTEM, 35 (2020), 149 



Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
154 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

olduğunu belirtmek gerekir. Tarih boyunca ortaya çıkan tüm veba örneklerinde hava 

sıcaklıklarında dengesizlik bu tahmini kuvvetlendirmektedir.39 

Amvâs vebası müslümanları her yönden olumsuz etkilemiş, bölgedeki askeri ve siyasi sistemi 

sekteye uğratmıştır. En nihayetinde vefat eden vali ve komutanların yerine atamalar yapılmıştır. 

Bunların arasında en dikkat çekeni; Hz. Ömer’in, vefat eden Yezîd b. Ebû Süfyân’ın yerine 

kardeşi Muâviye’yi Şam valiliğine atamasıdır. Böylece ileride Emevî iktidarını kuracak olan 

Muaviye’nin siyasi yolculuğunun temeli atılmıştır. Amvâs vebası fetihlerin hızını da olumsuz 

etkilemiştir. Çünkü Hz. Ömer bir süre vebanın sonuçlarının topluma yansımasıyla ilgilenmiştir. 

Ayrıca birçok önemli komutan ve asker vefat ettiği için Suriye ordusunda büyük kayıp 

yaşanmıştır. Kaynaklar vebada 25-30 bin arasında bir kayıptan bahsetmektedirler.40 Bu durumun 

özellikle el-Cezire fetihlerini geçici bir süre sekteye uğrattığı tahmin edilebilir. 

Devlet başkanı olarak Hz. Ömer’in bölgeyi kasıp kavuran, on binlerce insanın ölümüne yol açan, 

fetih ordularının gücünü kıran, ekonomiyi olumsuz etkileyen, belki de kıtlığa sebep olan böyle 

bir salgına karşı yaklaşımı, aldığı önlemler ve bunun sağlık konusunda bir kurumsallaşmayı 

beraberinde getirip getirmediği önemlidir. 

Hz. Ömer’in Veba Bölgesine Yönelik Faaliyetleri 
Hz. Ömer, hicri 17/638 yılında Şam'a doğru yola çıkmış, Serğ denilen yere geldiğinde Şam'da 

taun (veba) hastalığının yayıldığı haberini almıştır. Bunun üzerine ne yapması gerektiği 

konusunda ensar ve muhacirin ileri gelenleriyle istişare etmiştir. Ashabın bir kısmı yola devam 

etmesi, bir kısmı ise geri dönmesi yönünde fikir beyan etmiştir. Ancak yaşça büyük ve tecrübeli 

sahâbîlerin kararlı şekilde geri dönmesini söylemeleri üzerine Hz. Ömer Serğ'den geri dönmeye 

karar vermiştir. İstişare sırasında orada bulunmayan Suriye orduları komutanı Ebû Ubeyde b. 

Cerrâh bu kararı eleştirmiştir. İstişareden sonra Hz. Ömer’le görüşen Ebû Ubeyde ona; ''Allah'ın 

kaderinden mi kaçıyorsun?" diyerek tepkisini açıkça dillendirmiştir. Hz. Ömer çok sevdiği kadim 

dostuna şu tarihi cevabı vermiştir: 

“Evet, Allah’ın bir kaderinden başka bir kaderine kaçıyoruz. İki yakalı bir vadiye insen, bir 

yakası yeşillikli ve otlak olsa, diğer yakası da kurak olsa sen atını otlak olan yerde otlatırsan 

Allah’ın kaderi ile otlatmış olursun. Kurak yerde otlatırsan da Allah’ın kaderiyle otlatmış 

olursun. Öyle değil mi? Ey Ebû Ubeyde! Keşke bu sözü senden başka biri söylemiş 

olsaydı.”41 

Bazı işleriyle meşgul olduğu için o sırada ortada görünmeyen Abdurrahman b. Avf geldiğinde 

Hz. Peygamber’den şu sözü aktarmıştır:  

“Bir kavmin toprağında veba olduğunu duyarsanız oraya gitmeyin. İçinde bulunduğunuz 

bir diyarda veba görülürse ondan kaçmak için o diyardan çıkıp gitmeyin.”42  

 
39 Vebanın ortaya çıkış nedenleri hakkında daha geniş bir değerlendirme için bk. Uçar, Orta Çağ Kara Belası Amvâs Vebası, 

59-61.   
40 İbn Sa’d, Tabakât, 3/383; Halîfe b. Hayyât, Târihu Halîfe b. Hayyât, 139; İbnü’l-Esir, el-Kâmil, 2/399; İbn Kesir, el-Bidâye, 

10/41; Fayda, "Amvâs", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islâmansiklopedisi.org.tr/amvas (13.09.2025)  
41 İbnü’l-Esir, el-Kâmil, 2/401; İbn Kesir, el-Bidâye,  10/38-39 
42 Buhârî, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail, Sahîhu’l-Buhârî, (Riyâd: Beytu’l Efkâr, 1998), Tıp, 30. 



Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
155 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

Hz. Ömer, uygulamasının Hz. Peygamber’in tavsiyesine uygun olduğunu görerek Allah’a hamd 

edip bölgeden ayrılmıştır.43  

Hz. Ömer’in, Ebû Ubeyde’ye verdiği cevap oldukça anlamlıdır. Hz. Ömer kaderi, hiçbir şey 

yapmadan teslim olmak değil, sünnetullaha göre hareket etmek olarak anlamış, bu yüzden geri 

dönmüştür. Hz. Ömer, dünya hayatının düzenlenmesinde insanın gösterdiği gayret, aldığı 

önlemlerin Allah katında karşılık bulacağını görmüş, ona göre tavrını belirlemiştir. Yani Allah’ın 

koyduğu yasalarla (kader) ortaya çıkan hastalıklar, yine onun koyduğu yasalarla (kader) ortadan 

kalkabilir veya daha az zararlı hale gelebilirdi. Yani kaderden tekrar kadere kaçıyordu. Ebû 

Ubeyde ise tam tersini düşünmekteydi. Halbuki Allah, insana hastalığa, yoksulluğa, sıkıntılara 

karşı mücadele etme yükümlülüğü yüklemiş ve gerekli gücü vermiştir. İmkân ve güç ortadan 

kalkarsa o zaman yükümlülükte biter.44  

Hz. Ömer, Şam'da meydana gelen veba salgınının ardından hastalığın yayıldığı bölgelere gidip 

gitmeme mevzuunda ashâba danışmış, önce Irak'a mı yoksa Suriye'ye mi gitmesinin gerektiği 

meselesinde danışmanlarından Ka'bu'l-Ahbâr, Hz. Ali ve Hz. Osman'ın tavsiyeleriyle Şam'a 

gitmeye karar vermiştir.45 Hz. Ömer Döneminde veya hemen öncesinde bölgede Amvâs salgını 

dışında başka salgınlar da ortaya çıkmıştır. İran’da ortaya çıkan Şiruye taunu46, Hayber 

Yahudileri arasındaki veba salgını47, Mısır’da meydana gelen bir taun48 bilinen salgınlardır. 

Hz. Ömer, başta Amvâs taunu olmak üzere salgınlar ortaya çıktıktan sonra birtakım tedavi edici 

veya koruyucu önlemlere başvurmuştur. O, öncelikle Hz. Peygamber’in: “Tedavi olunuz. Çünkü 

Allah, şifâsını yaratmadığı bir hastalık yaratmamıştır. Ancak bir hastalık müstesna o da 

ölümdür.”49 tavsiyesi çerçevesinde tedavi konusunda bir yöntem olup olmadığıyla ilgili arayışa 

girmiştir. Nitekim Hz. Ömer, salgın hastalığın ortaya çıkmasından sonra tıbbi tedavi tavsiyeleri 

almak için Arapların o zamanlar çokça güvendiği hekimlerden Hâris b. Kelede es-Sekafî’ye böyle 

bir süreçte neler yapılabileceğini sormuştur. Hâris b. Kelede Hz. Ömer’e salgın hastalıkların Arap 

yarımadasında sıkça belirdiğini söyleyerek bazı önerilerde bulunmuştur.50 Bu tavsiyelerden 

bazılarının uygulandığı bilinmektedir. Nitekim Ebû Mûsâ el-Eş’ari ve Amr b. Âs, insanları 

dağlara çıkarak salgın bölgesinden uzaklaşmaya teşvik etmişlerdir. 

İkinci yöntem karantina uygulamasıdır. Hz. Ömer’in, salgına karşı uyguladığı en etkili korunma 

yöntemi karantina uygulamasıdır. O, bu yöntemi Hz. Peygamber’den öğrenmiştir. Hz. 

Peygamber’in yaşadığı dönemin öncesinde ve sonrasında, Ortadoğu dahil yeryüzünün birçok 

 
43 İbn Sa’d, Tabakât, 3/264; Halîfe b. Hayyât, Târihu Halîfe b. Hayyât, 135; İbnü’l-Esir, el-Kâmil, 2/400-401; İbn Kesir, el-Bidâye, 

10/38-39. 
44 Daha geniş değerlendirme için bk. Özdemir, Metin. “Hz. Ömer’in Kader Anlayışı”. Uluslararası Hz. Ömer 

Sempozyumu, ed. Ali Aksu, Sivas, Cumhuriyet Üniversitesi Rektörlük Matbaası, 2018, 3/463; Yavuz Selim Göl, Hz. Ömer, 

(İstanbul: Bir Yayıncılık, 2021), 95. 
45 Apak, Adem. Ana Hatlarıyla İslâm Tarihi (2) Hulefâ-i Râşidîn Dönemi, (İstanbul: Ensar Yayınları, 2020), 91. 
46 Halîfe b. Hayyât, Târihu Halîfe b. Hayyât, 79; Nükhet Varlık, “Tâun”, TDV İslâm Ansiklopedisi, 

https://İslâmansiklopedisi.org.tr/taun (20.08.2025). 
47 Belâzürî, Fütûhu’l-büldân, 34. 
48 Belâzürî, Fütûhu’l-büldân, 299. 
49 Ebû Dâvûd, Süleyman b. Eş’as es-Sicistânî, Sünen-i Ebî Dâvûd, thk. Muhammed b. Sâlih er-Râcıhî, (Riyâd: 1999), Tıb 1; 

İbn Mâce, Tıb 1. 
50 H. Bulut, “Salgın Bir Hastalık Olarak Vebâ’nın Dinî Açıdan Yorumlanması”. Academic Knowledge, 3/1 (2020), 12-13.  



Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
156 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

bölgesinde veba, humma veya diğer adıyla sıtma gibi salgınlar oldukça fazlaydı. Hatta bazı 

devlet veya toplulukların zayıflayıp yok olmasında salgınların etkisinin fazla olduğu 

söylenebilir. Hz. Peygamber bulaşıcı ve salgın hastalıklara karşı karantina yöntemine özellikle 

dikkat çekmiştir: 

 “Bir yerde veba olduğunu işitirseniz, oraya girmeyiniz. Bulunduğunuz yerde veba ortaya 

çıkarsa, oradan ayrılmayınız.”51 

“Bulaşıcı hastalık taşıyanın sağlam olanlarla aynı ortamda bulunmasını engelleyiniz”52 

Hz. Peygamber, bu hastalıklara yakalanmanın zor bir imtihan olduğunu, bütün tedavi ve 

korunma yollarına başvurduktan sonra hastalıktan kurtulamayıp buna sabredenlerin 

mükâfatının büyük olduğunu belirtmiştir: 

 “Vebadan, karın ağrısından, suda boğulmaktan, yangından, göçükten ötürü vefat edenler şehit 

olduğu gibi, doğumdan ve akciğer zarı iltihabından ölen kadınlar da şehittir”53 

Hz. Peygamber’in sıtma, cüzzam, veba, kuduz gibi bulaşıcı hastalıklara karşı karantina 

yönteminin uygulanmasını tavsiye etmesi sağlık ve koruyucu hekimlik bağlamında kayda değer 

niteliktedir. 

Hz. Ömer, salgının yayılmaması için ne yapılabileceği konusunda komutan ve valileriyle 

istişarelerde bulunarak bir yol haritası oluşturmaya çalışmıştır. Ebû Ubeyde ve Muâz b. Cebel’in 

kabullenmeye dayalı kaderci yaklaşımları salgının yayılmasında etkin rol oynamıştır. Amr b. Âs 

ve Ebû Mûsâ el-Eş’arî’nin ise tam tersi bir anlayışa sahip oldukları görülmektedir. Özellikle Amr 

b. Âs’ın tavsiyesiyle Hz. Ömer, bölgedeki vali ve komutanlara, insanların yüksek yerlere 

çıkmaları ve salgın bitene kadar şehre inmemeleri talimatını vermiştir. Böylece salgın yavaş yavaş 

zayıflayarak ortadan kalkmıştır. 

Üçüncü olarak Hz. Ömer, salgından dolayı bölgede ortaya çıkan kıtlıkla mücadele etmiştir. Bu 

çerçevede bölgeye gıda, yiyecek ve giyecek yardımı yaptırmıştır. Özellikle Mısır ve Irak genel 

valilerine bölgeye yardım göndermeleri konusunda talimat vermiştir. 

Dördüncü olarak Hz. Ömer, salgından sonra bölgeye gitmiştir. Suriye bölgesini kasıp kavuran 

ve Müslümanlar açısından çok acı sonuçlar doğuran veba, etkisini kaybedip ortadan kaybolmaya 

başlayınca geriye halledilmeyi bekleyen pek çok sorun bırakmıştır. Emir komuta zincirinin 

bozulmasıyla, ölen insanların defnedilmesi ve yakınlarının mirası meselesi, bölgenin tekrar 

sağlıklı bir ortama kavuşması, iç bölge ve sınır güvenliğinin sağlanması, yeni vali, kadı, komutan, 

memur vb. atamaların yapılması ilk planda çözüme kavuşmayı bekleyen meseleler olarak ortaya 

çıkmıştır. Bizans ve Sâsânîlere karşı üst üste alınan başarıların devam etmesi de gereklidir. Bir 

devlet başkanı olarak Hz. Ömer, hemen bölgeye intikal etmiş, Eyle şehrinde birkaç gün 

 
51 Mâlik b. Enes, el-Muvattâ’, thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî, 2 cilt. (Beyrut: 1985), Kitâbu’l-Câmi’, 22, 23; Ahmed b. 

Hanbel. el-Müsned. thk. Ahmed Muhammed Şakir-Hamza Ahmed ez-Zeyn. 20 cilt. (Kâhire, 1995), 2/316-317, 319; Buhârî, 

Tıp, 30; Enbiyâ, 56; Müslim, Ebû’l-Huseyn Müslim b. Haccâc. Sahîh-i Müslim. (Riyad: Beytü’l-Efkâr, 1998/1419), Selâm, 92, 

93, 94, 98, 100; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, 2/511; ayrıntılı bilgi için bkz. Kettânî, Muhammed Abdulhay, et-Terâtîbu’l-İdâriyye (Hz. 

Peygamber'in Yönetimi), çev. Ahmet Özel, 2 cilt, (İstanbul: 2003), 2/45-47. 
52 Buhârî, Tıp, 53.  
53 İbn Sa’d, Tabakât, 3/383. 



Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
157 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

konaklamıştır. Filistin bölgesini dolaşarak gerekli tedbir ve önlemlerin alınması konusunda 

tespitler yapmış, son olarak Şam’a gelmiştir. Bölgedeki durumu yakından ve yerinden inceleyen 

Halife, miras işini halletmiştir. Varislerin tamamının hayatını kaybetmesi nedeniyle sahipsiz 

kalan malları muhtaçlara dağıtmıştır. Ayrıca ortada kalan veya evlerde çürüyen cesetlerin 

kemiklerini toplatarak onlar üzerine cenaze namazı kılmıştır. Hz. Ömer hem veba başlangıcında 

hem de veba esnasında ve sonrasında hızlı ve isabetli icraatlar yapmış, bu sayede salgının zararlı 

sonuçlarını en aza indirmiştir. Yerinde ve zamanında yaptığı müdahale ile mağduriyetleri kısa 

zamanda telafi etmesi fetih hareketlerinin kaldığı yerden devam etmesini sağlamıştır. Kısaca Hz. 

Ömer uzun süren bu sürecin zararlarını iyi bir kriz yönetimiyle en aza indirmiştir. Bu, onun 

büyük bir devlet adamı ve lider olduğunun açık bir göstergesidir.54 

Görüldüğü gibi Hz. Ömer salgın hastalıklara karşı gerek tedavi gerekse korunma konusunda 

arayışlara girmiştir. Bu konuda bilgisi ve tecrübesi olduğunu duyduğu kişilere danışmış, gerekli 

adımları atmıştır. Bununla birlikte salgınla mücadele konusunda kurumsal anlamda herhangi bir 

uygulamada bulunmamıştır.  

4. Cüzzamlılar 
Cüzzam, Mycobacterium leprae mikrobunun insanda ortaya çıkardığı bulaşıcı hastalıktır. 

Hastalık sırasında insan cildinin görünümünden dolayı tıp literatüründe; “aslan hastalığı” 

(dâü’l-esed) ve “fil hastalığı” (dâü’l-fil) gibi terimlerle de anılmıştır. Günümüzdeki adı lepradır.55 

Cüzzâm hastaları, görünümlerinden dolayı yaşadıkları toplumlar tarafından dışlandıkları için 

sosyal-ekonomik ve psikolojik sorunlar yaşamaktadırlar. Bu problemler onların hayatlarını 

zorlaştırmaktadır.56 Bu nedenle cüzzamlılara devletin ve toplumun yaklaşımı son derece hassas 

olmalıdır. 

İslâm’ın ortaya çıktığı ve yayıldığı dönemde cüzzam dünyada oldukça yaygındı. Öyle ki 

cüzzamlılar topluluklar halinde dolaşırlardı. Ancak cüzzamlılar, cilt hastalığının bir sonucu 

olarak korkutucu bir görüntüye sahip olmaktaydılar. Bu yüzden toplumlar ve devletler 

cüzzamlıları genellikle dışlardı. Hatta Orta Çağ Avrupası’nda cüzzamlılar lanetli kabul edilmiş, 

bütün hukukî ve sosyal haklarından mahrum bırakılmıştır. O dönemde bu hastalığa karşı kesin 

bir tedavi yöntemi bulunamamıştır.    

İslâm’ın ortaya çıktığı yıllarda cüzzam Arabistan Yarımadası’nda bilinen bir hastalıktı. Hz. 

Peygamber Döneminde de münferit vakalara rastlanmaktaydı. Bunlardan birinde Hz. 

Peygamber, biat için Medine’ye gelmekte olan bir grupta cüzzamlı birinin olduğunu öğrenince: 

“Geri dön, biz senin biatını kabul ettik” şeklinde haber göndermiştir.57 Yukarıda Hz. Ömer’in 

cüzzama yakalanan Muaykîb b. Ebî Fâtıma’nın tedavisini yaptırdığını aktarmıştık. Başka bir 

rivayette Hz. Ömer, Kâbe’yi tavaf etmekte olan cüzzamlı bir kadını evinden çıkmaması 

konusunda uyarmıştır.58 Hz. Peygamber, cüzzamlılarla belirli bir mesafenin olması gerektiği 

 
54 Uçar, Amvâs, 73-74, 78. 
55 Palalı, M. Zeki. “Cüzzam”. TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islâmansiklopedisi.org.tr/cuzzam (08.09.2025) 
56 Daha geniş bir değerlendirme için bk. Çelik, İslâm’da Sosyal Hizmetler, 215.   
57 Müslim, “Selâm”, 126; İbn Mâce, “Tıp”, 44. 
58 Mâlik b. Enes, el-Muvatta, Hacc, 81; San‘ânî, el-Musannef, 5/71. 



Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
158 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

konusunda ashabını uyarmıştır.59 Bu durum veba gibi olmasa da karantinanın cüzzamda da 

uygulanması gerektiğini göstermektedir.  

Müslümanlar, cüzzamlılarla toplu olarak ilk defa Şam bölgesinde karşılaşmışlardır. Belâzürî’de 

aktarıldığına göre Hz. Ömer, Dımaşk toprağındaki Câbiye’ye gelirken yolda cüzzam hastalığına 

tutulmuş Hıristiyanlara rastlamış, zekât gelirlerinden onlara ayni ve nakdi destek olunması 

talimatını vermiştir.60  

Şimdiye kadar yapılan araştırmalarda kaynaklarda Hz. Ömer’in cüzzamlılara yönelik herhangi 

bir klinik, merkez kurduğuna, herhangi bir toplama alanı oluşturduğuna dair bilgiye 

rastlanmamıştır. Her ne kadar bir çalışmada61 Hz. Ömer Döneminde şifâhâne, lepralılar için 

düşkünler yurdu gibi kurumsal yapılardan söz edilmekte ise de bunu destekleyecek herhangi 

bilgi verilmemiştir. Bu konuda tedavi merkezlerinin kurulması için 60-70 yıl kadar bir süre 

geçmesi gerekmiştir. Emevî halifesi Velîd b. Abdülmelik (87-97/705-715) engelliler ve cüzzamlılar 

konusunda ilk defa sistematik bir destek yöntemi uygulamıştır. O, engelli ve kronik hastalara 

bakıcı görevlendirmiş, körlere ve cüzzamlılara maaş bağlamış ve böylece ihtiyaçtan dolayı 

dilenmelerinin önüne geçmiştir. Bütün bunlardan daha önemlisi Velîd, cüzzâmlıların tedavileri 

için mekân tahsis etmiştir. Bu vesileyle cüzzamlıların hayata tutunmalarını sağlamıştır.62 

Sonuç 
Hz. Ömer Dönemi, İslâm medeniyetinde kurumsallaşma açısından bir dönüm noktasıdır. Bu 

dönem, idari, adli, askeri, mali, toplumsal ve kültürel kurumsallaşmanın belirgin şekilde 

sistemleştiği bir dönem olarak kabul edilmektedir. Düzenli ordunun kurulması, eğitim-öğretimin 

sistemli hale getirilmesi, divan teşkilatının oluşturulması, kadılık sisteminin yapılandırılması, 

kamu maliyesinin kurumsallaşması ve posta teşkilatının temellerinin atılması gibi birçok alanda 

atılan adımlar, onun devlet yönetiminde güçlü bir kurumsal perspektife sahip olduğunu 

göstermektedir. Gerek İslâm gerekse batı dünyasında Hz. Ömer’in bu özelliği ve faaliyetleriyle 

ilgili oldukça fazla araştırma yapılmıştır. 

Hz. Ömer, aynı kurumsallaşmayı sağlık alanında gerçekleştirememiştir. Özellikle fetihlerle 

birlikte Müslümanların hâkimiyetine giren başta Cündişâpûr olmak üzere İskenderiye, el-Ruhâ, 

Harran ve Antakya gibi yüksek düzeyde tıp merkezlerinin varlığına rağmen Hz. Ömer Devrinde 

belirgin bir sağlık teşkilatlanmasına rastlanmamaktadır. Keza Hz. Ömer hakkında yapılan 

yüzlerce araştırmaya rağmen, onun cüzzamlılara yönelik bir tedavi politikasının olduğunu 

gösteren herhangi bir bilgiye de ulaşılamamıştır. Aynı şekilde salgınların çok yaygın olduğu bir 

coğrafyada buna karşı kurumsal herhangi bir yapılanma görülmemektedir. Oysa Hz. Ömer 

 
59 “Cüzzâmlıların yüzüne uzun uzadıya bakmayınız. Onlarla konuştuğunuz zaman aranızda bir mızrak mesafe olsun.” 

İbn Mâce, “Tıp”, 44; Heysemî, Mecmeu’z Zevâid, 8/335-336 
60 Belâzürî, Fütuhü’l-Büldan, 177. 
61 Keskinbora, H.Kadircan. “Selçuklu Darüşşifalarında Tıp Eğitimi ve Dünyaya Olan Etkileri”, ed. Usmanbaş Ö., İslâm 

Tıbbı. (Ankara: Türkiye Klinikleri, 2018), 4. 
62 Ya’kûbî, Târîh, 2/290-291; Kalkaşandî, Ebû’l-Abbas Ahmed. Subhu’l-A’şâ fî Sınâati’l-İnşâ, 14 cilt, (Kâhire: 1922/1340), 

1/431; krş. Taberî, Târîh, 6/437; İbnü’l-Esîr, el- Kâmil, 4/478; ayrıca bkz. Kettânî, 2/32; Hitti, İslâm Tarihi, 2/349; Hasan İ. 

Hasan, İslâm Tarihi, 2/229; Kazıcı, İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi, 307, 348 



Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
159 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

topluma dair her türlü problemi çözme ve buna yönelik reformlar gerçekleştirme konusunda son 

derece hassastır. 

Yapılan okuma ve araştırmalar sonucunda bu çalışmada bu durumun birkaç temel nedeninin 

olabileceği tespit edilmiştir:  

İlk olarak, Hz. Ömer’in yönetim anlayışında sağlık, o dönemin toplumsal şartları gereği daha çok 

bireysel ve ailevi tedbirler çerçevesinde değerlendirilen bir alandı. Devlet eliyle sağlık hizmeti 

sunma düşüncesi, İslâm toplumunda daha sonraki dönemlerde tıp kurumlarının gelişmesiyle 

birlikte ortaya çıkmıştır. Bu süreci Emevîler’in ortalarından itibaren başlatmak mümkündür.  

İkinci olarak Hz. Ömer, toplumun acil ihtiyaçlarını önceleyen bir siyaset izlemiş; güvenlik, adalet, 

mali düzen, eğitim-öğretim ve fetihlerin yürütülmesi, devletin ilk yıllarında sağlık kurumlarına 

göre daha öncelikli görülmüştür.  

Üçüncü olarak, Cündişâpûr gibi merkezlerdeki mevcut kurumsal yapılar zaten kendi iç 

işleyişiyle devam etmekteydi. Ayrıca buranın İslâm toplumuna ve devlete entegrasyonu için 

zamana ihtiyaç vardı. Hz. Ömer bu kurumlara müdahale ederek zorla dönüştürmek yerine 

onların doğal süreç içinde Müslüman toplumla bütünleşmesini tercih etmiştir. 

Dördüncü olarak, fetihlerin baş döndürücü bir hızla devam etmesi, bunun birçok problemi 

beraberinde getirmesi, bu problemlerin sağlık konusunda kurumsallaşmaya fırsat vermemesidir.  

Beşinci ve son olarak, S. Hüseyin Nasr’ın yukarıda aktardığımız yorumunda belirttiği gibi 

Arapların, önemli tıp merkezlerini ele geçirmeden önceki kendilerine has basit tıp bilgilerinin 

kısa vadede büyük bir değişikliğe uğramamış olması da kurumsallaşmanın gecikmesinde etkili 

olmuştur. Her ne kadar Hz. Peygamber’in çağdaşı olan Hâris b. Kelede63 gibi Cündişâpûr'da tıp 

eğitimi görmüş istisnalar olsa da o günün Müslüman Arapları bilmedikleri bu ilme karşı mesafeli 

durmuşlardır. Onlar için Hz. Peygamber’in sağlık konusundaki söz ve uygulamaları yeterliydi. 

Bütün bunlara rağmen Hz. Ömer’in sağlık konularına ilgi duymadığı anlamı çıkarılmamalıdır. 

Nitekim gerek Amvâs vebasında gerekse bireysel sağlık problemlerinde önlemler almış, tedavi 

yollarını aramış, tıbbi bilgisi olanlardan yardım istemiştir. Daha açık bir ifadeyle Hz. Ömer’in 

sağlık politikası, kurumsal bir hastane ağının inşasından çok salgın yönetimi, toplum sağlığını 

koruma ve muhtaçlara destek verme eksenlerinde şekillenmiştir. Amvâs vebasında uyguladığı 

karantina yaklaşımı ve cüzzamlılara yönelik sosyal yardımlar, onun sağlık konusuna, imkânlar 

çerçevesinde daha pratik ve toplum odaklı bir bakışla yaklaştığını göstermektedir. Cündişâpûr 

gibi kurumların fetih sonrasında kendi işleyişleriyle varlıklarını sürdürmelerine izin verilmesi, 

Hz. Ömer’in merkeziyetçi olmayan fakat koruyucu işleve öncelik veren bir sağlık siyaseti 

izlediğini ortaya koymaktadır. 

Özetle belirtmek gerekirse, Hz. Ömer’in sağlık alanında kurumsallaşmaya gitmemesi, ihmalden 

ve önemsememekten ziyade dönemin toplumsal şartlarına ve ihtiyaçların önceliğine 

dayanmaktadır. Onun yaklaşımı, bireysel tedbiri ve toplumsal korunmayı esas alan bir sağlık 

tasavvurunu yansıtmaktadır. 

 
63 Hâris b. Kelede hakkında bk. Zehra Gençel Efe, İslam Tıp Tarihi, (Konya: Çizgi Yayınevi, 2019), 32-34.  



Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
160 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

Kaynaklar 

Ahmed b. Hanbel. el-Müsned. thk. Ahmed Muhammed Şakir-Hamza Ahmed ez-Zeyn. 20 cilt. Kâhire: 1995. 

Apak, Adem. Ana Hatlarıyla İslâm Tarihi (2) Hulefâ-i Râşidîn Dönemi. İstanbul: Ensar Yayınları. 2020.  

Aycan, İrfan. “Emevîler Dönemi Kültür Hayatında Bazı Beşerî İlimlerin Tarihsel Gelişimi.” Dinî 

Araştırmalar 2/6 (2000), 213-221. 

Azizova, Elnure. Hz. Peygamber Döneminde Çalışma Hayatı ve Meslekler. İstanbul: İSAM Yayınları, 2011. 

Azzavi, S.M. “Hâris B. Kelede Es-Sekafî'nin Arap Tıp Tarihindeki Yeri ve Önemi”. çev. T. M. N. Ali-M. Kavak. 

Bir İnsan-ı Selim-Azmi Özcan’a Armağan, ed. R. Arıkan-H. Demiryürek. 837-851. İstanbul: Lotus 

Yayınları, 2016.  

Bakır, Abdulhalik. “Erken Ortaçağlarda Tıp Kültürü Bilimi ve Çalışmaları." Bir İnsan-ı Selîm Prof. Dr. Azmi 

Özcan'a Armağan. ed. R. Arıkan-H. Demiryürek. 305-352. İstanbul: Lotus Yayın Grubu, 2017. 

Bakır, A.-Altungök, A. “İslâm Dünyasının Yükselme Çağında Tababet”. Selçuklu Medeniyeti Araştırmaları 

Dergisi 2 (2017), 53-97. 

Bayat, A. H. Tıp tarihi. İstanbul: Merkezefendi Geleneksel Tıp Derneği, 2016. 

Belâzürî, Ahmed b. Yahya b. Câbir. Fütûhu’l-Büldân. thk. Ömer Enis et-Tabbâ’-Abdullah Enis et-Tabbâ’. 

Beyrut: Mektebetü’l-Meârif, 1987.  

Bouamrane, C. “Ortaçağ İslâm Dünyasında Bilim ve Gelişmesi.” çev. Hüseyin Şimşek. İSTEM, 14, (2009),  383-

396. 

Buhârî, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail. Sahîhu’l-Buhârî. Riyâd: Beytu’l Efkâr, 1998. 

Buhl, F. “Amvas”. MEB İslâm Ansiklopedisi. 1/428. İstanbul: MEB Yayınları, 1978. 

Bulut, H. “Salgın Bir Hastalık Olarak Vebâ’nın Dinî Açıdan Yorumlanması.” Academic Knowledge 3/1 (2020), 

1-19. 

Cengi̇z, E. "Hz. Ömer Döneminde Meydana Gelen Amvas Taunu ve Etkileri." Kafkas Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 7/13 (2020), 129-150. 

Çelik, Yılmaz. İslâm’da Sosyal Hizmetler. Konya: Çizgi Yayınevi, 2017. 

Çelik, Yılmaz. “Hz. Ömer’in Devlet Yönetiminde Sosyal Hizmet Uygulamaları”. Uluslararası Hz. Ömer 

Sempozyumu. ed. Ali Aksu. 353-374. Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi Rektörlük Matbaası, 2018.  

Çelik, Yılmaz. “Hz. Peygamber Döneminde Engelliler”. İslâm Medeniyetinde Engellilik. ed. Yılmaz Çelik vd. 

47-84. Konya: Kitap Dünyası Yayınları, 2025.  

Dineveri. el-Ahbâru't-Tıvâl Eskilerin Haberleri. çev. Z. Akman. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2017. 

Dündar, Mahmut. “İslâm Medeniyet Tarihinde Sağlık Kurumları ve Hastaneler”. İslâm’da Sağlık ve Koruyucu 

Hekimlik. ed. Adem Yerinde. 285-298. Ağrı: Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi Yayınları, 2021. 

Ebû Dâvûd, Süleyman b. Eş’as es-Sicistânî. Sünen-i Ebî Dâvûd, thk. Muhammed b. Sâlih er-Râcıhî. Riyâd: 

Beytu’l Efkâr, 1999. 

Efe, Zehra Gençel. İslam Tıp Tarihi. Konya: Çizgi Yayınevi, 2019. 

Efe, Zehra Gençel. "İslam Tarihinde Tıp Bilgisinin Ortaya Çıkışına Dair Değerlendirmeler: İbn Ebû Usaybia 

Örneği." İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 10/3 (2021): 2952-2974. 

Ekşi, Ahmet. “Hz. Ömer’in ‘Miskin’ Kavramıyla Zekât Uygulamalarına Getirdiği Açılım”. Uluslararası Hz. 

Ömer Sempozyumu. ed. Ali Aksu. 3/123-135. Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi Rektörlük Matbaası, 

2018.  



Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
161 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

Erkoçoğlu, Fatih. “Emeviler Döneminde Beşeri Bilimler.” Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 9/3 

(2019), 49-60. 

Eser, Mithat. Engelli Sahâbîler. İstanbul: Nesil Yayınları, 2013. 

Fayda, Mustafa. "Amvâs". TDV İslâm Ansiklopedisi. 13 Eylül 2025. https://İslâmansiklopedisi.org.tr/amvas. 

Göl, Yavuz Selim. Hz. Ömer. İstanbul: Bir Yayıncılık, 2021. 

Halîfe b. Hayyât. Târihu Halîfe b. Hayyât. thk. Ekrem Ziya Umeri. Riyad: Daru Tayyibe, 1985. 

el-Hamârine, Neşet. “İslâm Medeniyetinde Tıp Tarihine Dair Yeni Bir Yorum”. çev. E. Tanrıverdi. Sarkiyat 

Mecmuasi 20 (2012), 145-171. 

Hasan İbrahim Hasan. Siyasi, Dini, Kültürel ve Sosyal İslâm Târihi. çev. İ. Yiğit-S. Gümüş, 6 cilt, İstanbul: 

Kayıhan Yayınları, 1991. 

Heysemî, Ebü’l-Hasan Nureddin Ali b. Ebî Bekr b. Süleyman. Mecmeu’z-Zevâid ve Menbau’l-Fevâid. çev. Heyet. 

20 Cilt. İstanbul: Ocak Yayınları, 2011. 

Hitti, Philip K. Siyâsî ve Kültürel İslâm Târihi. çev. Salih Tuğ. 2 Cilt. İstanbul: İFAV Yayınları, 1995.  

İbn Sa’d, Muhammed. Kitâbu’t-Tabakâti’l-Kebîr, thk. Ali Muhammed Ömer. 15 Cilt. Kâhire: Mektebetü’l-Hânci, 

2001. 

İbn Kesîr. el-Bidâye ve’n-Nihâye. thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî, 21 Cilt. Beyrut: Dârı Hicr, 1417-

1418/1997-1998. 

İbnü’l-A’sem el- Kûfî. Ebû Muhammed Ahmed el-Kûfî. el-Fütûh. 4 Cilt.  Beyrut: 1986. 

İbnü’l-Esir. el-Kâmil fi’t-Tarih. thk. Abdullah el-Kâdi. Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1987. 

Kalkaşandî, Ebû’l-Abbas Ahmed. Subhu’l-A’şâ fî Sınâati’l-İnşâ. 14 Cilt. Kâhire: 1922/1340. 

Kavakçı, Yusuf Ziya. Hisbe Teşkilâtının Bir İslâm Hukuk ve Tarih Müessesesi Olarak Kuruluşu ve Gelişmesi. Ankara: 

Baylan Matbaası, 1975. 

Kazıcı, Ziya. İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi. İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2010. 

Keskinbora, H.Kadircan. “Selçuklu DarüşŞifâlarında Tıp Eğitimi ve Dünyaya Olan Etkileri”. İslâm Tıbbı. ed. 

Usmanbaş Ö. 1-14. Ankara: Türkiye Klinikleri, 2018.  

Kettânî, Muhammed Abdulhay. et-Terâtîbu’l-İdâriyye (Hz. Peygamber'in Yönetimi). çev. Ahmet Özel, 2 cilt, 

İstanbul: İz Yayıncılık, 2003. 

Kur’ân Yolu. Erişim 16 Eylül 2018. https://kuran.diyanet.gov.tr 

Mâlik b. Enes. el-Muvattâ’. thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî. 2 Cilt. Beyrut: 1985. 

Mihail. Süryânî Mihail Vekainâmesi. çev. Hrant D. Andreasyan. byy. 1944. 

Müslim, Ebû’l-Huseyn Müslim b. Haccâc. Sahîh-i Müslim. Riyad: Beytü’l-Efkâr, 1998/1419. 

Nasr, S. Hüseyin. İslâm'da Bilim ve Medeniyet. çev. N. Avcı-K. Turhan-A. Ünal. İstanbul: İnsan Yayınları, 1991.  

Öner, Abdurrahman. “Hz. Ömer Döneminde Yaşanan Amvâs Vebası.” İSTEM 35 (2020), 145-168. 

Özdemir, Metin. “Hz. Ömer’in Kader Anlayışı”. Uluslararası Hz. Ömer Sempozyumu. ed. Ali Aksu. 3/455-466. 

Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi Rektörlük Matbaası, 2018. 

Öztürk, Levent. İslâm Tıp Tarihi Üzerine İncelemeler. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2013. 

Palalı, M. Zeki. “Cüzzam”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 08 Eylül 2025. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/cuzzam  

Sallâbî, A. Muhammed. İkinci Halife Hz. Ömer (ra). çev. Mehmet Akbaş. İstanbul: Ravza Yayınları, 2018. 

es-San‘ânî, Abdürrezzâk b. Hemmâm. el Musannef. thk. Habîburrahmân el-A‘zamî. 11 Cilt. Beyrut: 1983. 

https://i̇slâmansiklopedisi.org.tr/amvas
https://kuran.diyanet.gov.tr/


Darüşşifa İslam Tıp Tarihi Araştırmaları Dergisi 4/2 (Aralık 2025) 

 
162 

Yılmaz ÇELİK 
 

 

Sayılı, A. “İslâm’da Hastahane Kurma Faaliyetinin Erken Evrelerine Orta Asya Katkıları.” Erdem 3/7 (1987), 

135-148. 

Söylemez, M. Mahfuz. Bilimin Yitik Şehri Cündişâpûr. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2015. 

Taberî, Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr. Târîhu’r-Rusuli ve’l Mülûk. thk.Muhammed Ebû’l-Fadl İbrahim. 11 

Cilt. Kâhire: 1967. 

Terzi, M. Zeki. Hz. Peygamber ve Hulefâ-yi Râşidin Döneminde Askeri Teşkilât. İstanbul: Siyer Yayınları, 2017. 

Uçar, İlyas. Orta Çağ Kara Belası Amvâs Vebası. İstanbul: Siyer Yayınları, 2020. 

Ya’kûbî, Ahmed b. Ebî Ya'kûb b. Ca’fer b. Vehb. Târîhu'l-Ya’kûbî. 2 Cilt. Beyrut: 1960. 

Varlık, Nükhet. “Tâun”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 20 Ağustos 2025. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/taun  

Zehebî, Şemsüddin Muhammed b. Ahmed b. Osman. Târîhu'l-İslâm, thk. Ömer Abdüsselâm Tedmürî. 53 Cilt. 

Beyrut: Dârü’l-Kitâbi’l-Arabi, 1989-2000. 


